#### Der Tibetische uddhi S

vom Council for Religious & Cultural Affairs Historische und kulturelle Teil3Entwicklung

An dieser Stelle folgt nun der dritte Teil der Darstellung des (iberischen Buddhismus. In den vorangegangenen Abschnitten wurden der Lebensweg des Buddha und die Grundzüge seiner Lehre dargelegt. Im folgenden wird beschrieben, wie der Buddhismus aus seinem Ursprungsland Indien nach Tibet überliefert wurde, wie er sich dort ausbreitete und wie er teilweise eigene Ausprägungsformen annahm.

Bei der Übertragung ins Deutsche wurden vom Übersetzer geringfügige Änderungen des Originals vorgenommen.

## Zur Geschichte t

#### Wiege der tibetischen Zivilisation

Die Wiege der tibetischen Zivilisation und der Geburtsort der tibetischen Nation ist das Jarlung-Tal in Zentral-Tibet. Entsprechend der tibetischen Legende entstammen die Tibeter der Vereinigung eines Affen, einer Emanation von Avalokiteśvara - der Schutzgottheit Tibets -, und einer sogenannten Felsdämonin, einer Emanation der weiblichen Gottheit Tārā. Mit der Zeit nahm die Bevölkerung zu, aber es fehlte eine Führerpersönlichkeit. So waren die Tibeter glücklich, als' ein indischer König mit dem Namen Rupati nach Tibet floh, nachdem er in der Mahābhārata-Schlacht besiegt worden war. Dort im Jarlung-Tal begegnete er einigen Tibetern, die ihre Rinderherden grasen ließen und wurde von ihnen befragt, woher er komme. Rupati jedoch, ihrer Sprache nicht kundig, zeigte nur in den Himmel.

Da die Tibeter zu jener Zeit Anhänger der Bön-Religion waren und den Himmel als heilig ansahen, dachten sie, er sei wahrscheinlich vom Himmel herabgestiegen, und entschieden sich daher, ihn zu ihrem König zu machen. In einer Sänfte trugen sie ihn auf den Schultern in ihr Dorf und gaben ihm den Namen Nia-tri Tsenpo oder »der auf den Schultern inthronisierte König«.

Der Überlieferung zufolge kam der 28. tibetische König, Lha Tho-thori Njentsen (um 173 n.Chr), als erster stern unter dem Eindruck der buddhi-

Regent mit dem Buddhismus in direkten Kontakt. Es heißt, dieser König habe eine buddhistische Schrift von einem buddhistischen Pandit aus Nepal erhalten.

Bis zur Inthronisation des mächtigen König Songtsen Gampo fünf Jahrhunderte später empfing der Buddhismus nur wenig Unterstützung durch das Königshaus. Songtsen Gampo war es auch, der das tibetische Reich festigte und seine Macht bis nach Nepal. Nordindien und weite Teile Zentralasiens ausdehnte.

Seit jeher betrachten die Tibeter ihr Land der Schneeberge als einen unabhängigen Nationalstaat mit eigenständiger Kultur. Dieser Glaube wurde sowohl in den Dunhuang Dokumenten als auch auf frühen Steinsäulen niedergeschrieben:

Mitten aus dem Himmel, sieben Stufen hoch.

Aus himmlischer Sphäre, azurnem Blau.

Kam unser König, Herr der Menschen, Göttlicher Sohn, nach Tibet. Land so hoch, so rein geschaffen, Ohnegleichen, unübertroffen, Ein Land in der Tat, Das beste von allen,

Religion auch, alles übertreffend!

Bis zur Einführung des Buddhismus zur Zeit von Songtsen Gampo im 6. Jahrhundert war die Bön-Religion die ursprüngliche Glaubensform der **Tibeter** und bestimmte ihr Weltbild. Obwohl von der neuen buddhistischen Tradition ins Abseits gedrängt. leben einige grundlegende Elemente der Bön-Tradition in der tibetischen Kultur weiter.

Die Bön-Religion unterlag vielen Wandlungen. Besonders wurde sie in den später entstandenen Bön-Klö-

stischen Tradition weiterentwickelt. Bis auf den heutigen Tag hat sie fortwährend zur Bereicherung der tibetischen Kultur auf solchen Gebieten wie Philosophie, Astrologie und Poesie beigetragen.

## Tibets Beziehung zu seinen Nachbarn

Die Ausbreitung des Buddhismus wurde entscheidend durch den beständigen Schutz seitens der tibetischen Könige vereinfacht. Das Reich wurde unter Songtsen Gampo als asiatische Macht weiter gefestigt und bis nach China und anderen Nachbarstaaten hin ausgedehnt. Tibetische Truppen unterwarfen Nepal und erreichten das nördliche Indien. Kriegerische Auseinandersetzungen mit dem angrenzenden China waren nicht selten.

Nicht einmal der Tod Songtsen Gampos im Jahre 649 oder 650 unterbrach die Reihe dieser Eroberungen. Die großen Kultur- und Handelszentren entlang der florierenden Karawanenrouten von Turkestan-Khotan wurden schrittweise dem Einfluß der Chinesen entzogen und unter tibetische Kontrolle gebracht. Trisong Detsen, der im Jahre 755 den Thron bestieg, setzte die militärischen Expeditionen fort.

Von der Schwäche Chinas profitierend, konnten die Tibeter im Jahre 763 sogar die chinesische Hauptstadt Tschang-an einnehmen und einen neuen Herrscher auf den Thron setzen. Auf Trisong Detsen folgte der König Tri Ralpatschen, der 821-822 einen Friedensvertrag mit China schloß. Der Wortlaut dieses Vertrages wurde auf mehreren Säulen eingemeißelt, von denen noch heute eine mitten in Lhasa steht.

Alle drei Könige — Songtsen Gampo, Trisong Detsen und Tri Ralpatschen — waren mächtige und begei-

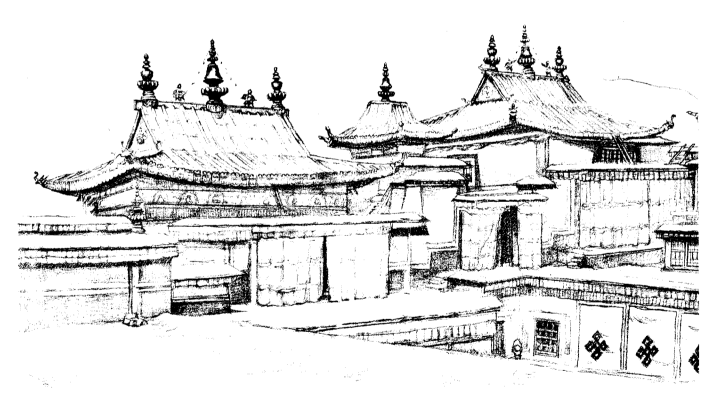
men daher sehr viele kulturelle Einflüsse in sich auf. Mit dem Schang-Schung-Reich, das dem tibetischen Reich einverleibt wurde, kam persischer Einfluß ins Land.

Der indische Handelsverkehr und kulturelle Einfluß fand seinen Weg leicht durch das Tal des Sutlej nach Tibet.

Da Nepal eine kurze Periode unter tibetischer Macht stand, wurde das tibetische Kunsthandwerk und die tibetische Architektur im besonderen Maße von nepalesischen Einflüssen geprägt.

Gewinnbringende Handelsbeziehungen bestanden sowohl mit Ostund West-Turkestan als auch mit China.

Es gelang dem vormals rückständigen Tibet, seine Kultur und seinen wirtschaftlichen Standard auf ein Niveau zu heben, das dem der umliegenden Länder entsprach. Während dieser Periode wurde der Buddhismus tief im Denken und Leben des tibetischen Volkes verwurzelt.



Die goldenen Dächer des Potala-Palastes, dem traditionellen Winterpalast der Dalai Lamas in Lhasa Erbaut im 17. Jahrhundert. sterte Anhänger der neuen Religion des Buddhismus und taten viel, um sie unter ihrem Volk zu verbreiten. Von den Tibetern werden sie daher als die sogenannten »drei Religionskönige« verehrt.

Während dieser Periode standen die Tibeter mit ihren nahen und fernen Nachbarn in einem sehr aktiven und dynamischen Kontakt und nah-

# Songtsen Gampo & Thönmi Sambhota

Songtsen Gampos Errungenschaften bezogen sich nicht nur auf Ausdehnung seines Reiches und die Festigung seiner Macht. Seine Größe zeigt sich auch an anderen Dingen. Er war es. der den Buddhismus in Tibet einführte. Aufgrund seiner Bemühungen und wohlwollenden Haltung dem Buddhismus gegenüber betrachten die Tibeter ihn bis zum heutigen Tag als eine Inkarnation von Tschenresig oder Avalokiteśvara, der Verkörperung des Mitgefühles und der Gnade aller Buddhas, die Tibet beschützt.

Neben einer Anzahl von Frauen aus den Rängen der tibetischen Aristokratie heiratete Songtsen Gampo sowohl die chinesische Prinzessin Wengtschen Kongdscho als auch die nepalesische Prinzessin Bhrikutī Devī.

Beide waren Anhängerinnen des Buddhismus und brachten je eine Buddha-Statue und andere religiöse Gegenstände mit nach Tibet. Um diese Statuen aufstellen zu können, errichtete Songtsen Gampo zwei Tempel in Lhasa, den berühmten Dschokhang, »die Kathedrale von Lhasa«, und den Ramotsche-Tempel.

Songtsen Gampo entsandte eine Gruppe intelligenter und gebildeter junger Tibeter nach Indien, um sie dort die verschiedenen Sprachen lernen zu lassen. Aus dieser Gruppe überlebte jedoch nur der berühmte Minister Thönmi Sambhota.

Nachdem er mehrere Jahre in Indien und in Kashmir verbracht und die indische Schrift gemeistert hatte, kehrte Thönmi Sambhota nach Tibet zurück und begab sich sogleich in eine selbstauferlegte Abgeschiedenheit, um das tibetische Alphabet zu ersinnen.

Nach dessen Vollendung, so wird berichtet, stimmte Thönmi Sambhota den folgenden Gesang an, der als der Ruhm-Gesang des Thönmi Sambhota bekannt wurde. In deutscher Ubersetzung kann er annähernd in folgender Weise wiedergegeben werden:

Ich, Thönmi, der große Wohltäter

Ging nach Indien, der Gefahr unsäglicher Leiden

Durch Hitze und Kälte ausgesetzt. Zu Füßen des großen Gelehrten, dem Brahmanen Lidschin,

Mit Hingabe und Beharrlichkeit, Studierte ich die indische Schrift

**Und habe nun die tibetische** Schrift erdacht.

Meinen eigenen Wert erkennend, den eines großen Gelehrten,

Bin ich fähig, alle Grundlagen des gesamten Wissens zu verstehen.

Ich bin zufrieden und glücklich, jetzt und zukünftig.

In den Weiten Tibets ist es das erste Mal.

Daß ein Gelehrter hervorgegangen ist. Ich bin die Leuchte, die die umgebende Dunkelheit erhellt.

ein großer Wohltäter?

#### **Trisong Detsen** und die große buddhistische Debatte

Während der Regentschaft und unter Bin ich für die Menschen Tibets nicht dem Schutz des wohl größten tibetischen Herrschers, Trisong Detsens (755-797), konnte der Buddhismus

Dieser Lobgesang von Thönmi Sam- das Gewebe der tibetischen Kultur bhota war nichts Eitles: denn die noch tiefer durchdringen. Die Ver-Übertragung der tibetischen Sprache breitung des Buddhismus in Tibet in eine Schriftform, zusammen mit war jedoch kein einfaches Unternehihrer Einführung in ganz Tibet, brach- men; denn dem stand eine machtte nicht nur enormen Fortschritt für volle Opposition von seiten der Ari-Bewahrung und Weiterentwicklung stokratie entgegen, die annahm, ihre der gesamten tibetischen Kultur, Macht und ihre Privilegien könnten sondern ermöglichte Tibet auch untergraben werden.

fruchtbaren geistigen Austausch mit seinen 'Nachbartandern.

auch ihre Geschichte, die bis dahin der anderen Seite die machtvolle nur mündlich überliefert worden war, tibetische Aristokratie mit der von ihr aufschreiben. Dies machte die Darle- gestützten Bön-Religion. gung der historischen Entwicklungen präziser.

Me Agtsom war von seiner chinesi- mus in Tibet entgegenstanden. Auch schen Gattin Chin-Cheng beeinflußt. errichtete er zusammen mit Śānta-Sie gewährte einer großen Gruppe raksita das Samje-Kloster, das als von buddhistischen Mönchen Schutz, das erste buddhistische Kloster in die vor dem Angriff der Muslime aus Tibet gilt. Die ersten sieben tibeti-Ost-Turkestan geflohen waren. Es schen buddhistischen Mönche wurde scheint, daß die Gegenwart einer im Jahre 767 ordiniert. solch großen Anzahl von buddhisti-

schen Mönchen einen günstigen rungszeit fand die berühmte Debatte dhimus in Tibet ausübte.

Me Agtsom sandte während seiner chinesischen Buddhisten statt. Die Regierungszeit auch vier junge Tibe- letzteren wurden von dem Meister ter unter der Führung von Schang- Ho-schang angeführt und behaupteschi nach China, um sie dort buddhi- ten, daß die Buddhaschaft in einer stische Schriften sammeln und mit plötzlichen Einsicht, die durch vollnach Tibet bringen zu lassen. Die ständige körperliche und geistige Gruppe mußte jedoch bei ihrer Rück- Passivität erzielt wird, erreicht werkehr feststellen, daß der Herrscher in den kann. Die indischen Buddhisten, der Zwischenzeit bereits verstorben durch den Meister Kamalaśila einen Schüler von Santaraksita —

So gab es zwei Parteien. Auf der einen Seite stand die Herrscherfami-Von da an konnten die Tibeter lie, die den Buddhismus förderte, auf

Trotz dieser gespannten Lage ernannte Trisong Detsen den über-Besonders aber begünstigte die Er- zeugten Buddhisten Basalnang zum findung der tibetischen Schrift die Gouverneur über die südtibetische Ausbreitung des Dharma im Land der Provinz, die an Nepal grenzte und Schneeberge. Indem so Grundlage von der aus dieser den Kontakt mit und Mittel für eine Übersetzung ge- dem buddhistischen Indien wieder schaffen wurden, eröffnete sich den herstellte. Der berühmte indische Tibetern der Zugang zur gesamten Gelehrte Santaraksita wurde nach buddhistischen Literatur. Während Tibet eingeladen. Auf dessen Ratder Herrschaft des Königs Me Agt- schlag hin kam später auch der besom, der zwei Regierungsperioden rühmte tantrische Meister Padmanach Songtsen Gampo — Mitte des sambhava von Uddiyāna nach Tibet. 7. Jahrhundert — an die Macht kam, Dieser unterwarf rituell alle hindernwurde der Buddhismus weiter geför- den Geister und Kräfte, die der Verbreitung und Festigung des Buddhis-

repräsentiert, vertraten hingegen die Auffassung, daß eine allmähliche Vervollkommnung der eigenen Weisheit und moralischen Qualitäten notwendig seien, um schrittweise zur Buddhaschaft fortzuschreiten.

Was auch immer das Verdienst und die Qualität der Argumente beider Seiten gewesen sein mögen, Trisong Detsen sprach sich nach zwei Jahren der Debatte für die Bevorzugung der Ansicht des indischen Buddhismus aus. Die Gruppe der chinesischen Buddhisten mußte Tibet verlassen. Von da an wurde die Madhyamaka-Schule des Nāgārjuna als etablierte Form des Buddhismus praktiziert.

Zur Zeit von Tri Ralpatschen war bereits eine erstaunliche Anzahl buddhistischer Texte ins Tibetische übersetzt. Eine Kommission wurde einberufen, deren Aufgabe es war, eine einheitliche Sprache mit Fachbegriffen für die Übersetzungen zu schaffen. Die Kommission erfüllte ihre schwierige Aufgabe noch während der Regentschaft von Tri Ralpatschen (817-836). Indische Gelehrte wie Jinamitra, Sūrendrabodhi, Śīlendrabodhi, Dānaśīla und Bodhimitra waren zusammen mit tibetischen Übersetzern wie Kawa Peltsek und Tschokro Lui Gjaltsen Mitglieder dieser Kommission. Die Kommission erstellte ein Kompendium, das eine

Das Kloster vom Jamdrok Tso, von dem heute nur noch die Ruinen zu sehen sind, befand sich an einer Felswand in 5000m Höhe.

# Die Übersetzung der buddhistischen Literatur

authentische Übersetzung für jeden buddhistischen Fachbegriff brachte, und standardisierte darüber hinaus die bereits übersetzten Texte. Ebenso wurden weitere Übersetzungen von Hīnayāna- und Mahāyāna-Schriften angefertigt.

#### Zeit der Dunkelheit: Zerfall des Reiches

Auf tragische Weise wurde das Leben von Tri Ralpatschen verkürzt, dessen Herrschaft so hervorragende Errungenschaften auf dem Gebiet der Gelehrsamkeit entstehen ließ. Mehr noch als Songtsen Gampo und Trisong Detsen, die beide weise und klug ihre Zuneigung zu der neuen erhabenen Lehre mäßigten und für die Angelegenheiten des Staates ein wachsames Auge behielten, hatte Tri Ralpatschen all seinen einfachen und hochgestellten Untergebenen aufgetragen, den moralischen Regel? des Buddhismus zu entsprechen. Mit der Zeit entstand jedoch eine starke Opposition gegen seine Politik, eine Opposition, die mit verschiedenen Mitteln Ralpatschen zu isolieren vermochte und am Ende sogar seine Ermordung veranlaßte. Gleich nach der Ermordung inthronisierte die Opposition Ralpatschens älteren Bruder, Lang Darma, als neuen Herrscher von Tibet.

Während der Herrschaft von Lang Darma (838-842) erlitt nicht nur der Buddhismus in Tibet seinen ersten großen Rückschlag, sondern darüberhinaus zerfiel auch die innere Stabilität und die äußere Macht des tibetischen Reiches. Es stellte sich heraus, daß Lang Darma eine schwächliche Persönlichkeit war. die schnell zu einer Marionette der gegen die Buddhisten eingestellten und die Bön-Religion unterstützenden Aristokratie wurde. In einem Anfall von Wahnsinn befahl der Herrscher, alle buddhistischen Klöster dem Erdboden gleich zu machen und die buddhistischen Schriften zu verbrennen. Die ausländischen Mönche wurden ausgewiesen, während die tibetischen Mönche gezwungen wurden, wie Laien zu leben. Kurz gesagt, handelte es sich um eine allgemeine 'Unterdrückung des Buddhismus und um den Versuch der Wiederherstellung der Macht der Bön-Religion. Der Buddhismus wurde zu jener Zeit in Zentral-Tibet fast völlig ausgelöscht. Einige Zeit später wurde Lang Darma dann von einem Buddhisten mit den Namen Pelkji Dorsche ermordet. Durch den Tod Lang Darmas kam es zwischen seinen Nachkommen zu heftigen Kämp-

fen und Streitigkeiten, die letztlich zu einer Zerteilung Tibets in verschiedene Machtsphären führten. Zunächst zerbröckelte die tibetische Herrschaft über fremde Territorien. Als Folge wuchs die Zahl von regionalen Anführern, die ihre Unabhängigkeit erklärten. Die Einheit des großen tibetischen Reiches ging verloren und überall herrschte ein machtpolitisches Chaos. Aus diesen Zustand konnte sich Tibet niemals wieder völlig erholen. Gleichzeitig mit dem Zerfall der tibetischen Einheit verlor aber auch die Bön-Religion viel von ihrer politischen Macht. Dieses erleichterte später die zweite Einführung des Buddhismus.

## Die zweite Ausbreitung des Buddhismus

#### Die Lehre in Ostund Nord-Ost-Tibet

Die allgemeine Unterdrückung zur Zeit Lang Darmas hatte einen fast gänzlichen Verfall der Übertragung der buddhistischen Vinaya-Regeln, des Fundamentes der Lehre, zur Folge. Ebenso gerieten die Zeremonien der Ordination fast in Vergessenheit. Es ist schwierig, sich diesen äußerst schwerwiegenden Verfall der buddhistischen Tradition in Tibet vorzustellen. Die allmähliche Wiederbelebung des Buddhismus nach mehreren Jahrzehnten zeigt aber. daß die Lehren des Buddha selbst in der dunkelsten Periode ihrer Verfolgung in einem kleinen Kreise von wahrhaft hingebungsvollen Gelehrten und Meistern bewahrt werden konnten.

Die tibetische Geschichtsschreibung gibt ein beeindruckendes Bild jener geistigen Führer, welche die Lehre bewahrten. Die tibetischen Chroniken sagen aus, daß drei Mönche, Jo Ge-dschung, Mar Śākja und Tsang Rabsel, während sie in einer Einsiedelei meditierten, davon Kenntnis erhielten, daß Lang Darma den Buddhismus verfolgte, und flohen daraufhin an einen sicheren Ort. Sie gingen zunächst nach West-Tibet,

dann nach Ost-Turkestan und ließen sich schließlich in der Provinz Amdo nieder. Aufgrund des zunehmenden Machtverfalls reichte die Befehlsgewalt der tibetischen Zentral-Regierung nicht bis dorthin. Erst nach langem Zögern und behindert durch die Schwierigkeit, die notwendige Mindestzahl von fünf Mönchen für die Ordinationen zu sammeln, ordinierten sie [schließlich zusammen mit den zwei chinesischen Mönchen Kevan und Gyivan] einen jungen Mann mit großem Talent. Dieser wurde später unter dem Namen Gongpa Rabsel bekannt und leistete einen wichtigen Beitrag zur erneuten Verbreitung des Buddhismus in Zentral-Tibet, Gongpa Rabsel wiederum ordinierte mit Hilfe seiner Lehrer zehn junge Männer, die ihr Hauptziel in der Bewahrung des Buddhismus sahen. Unter diesen zehn war Lagpa Dampa Lume Tsültrim besonders herausragend. Zusammen mit seinen ordinierten Gefährten ging er zurück nach Zentral-Tibet. In Samje, wo die Verfolgung nicht so heftig gewütet hatte, schlugen sie ihr Quartier auf. Von diesem Zentrum aus verbreitete Tsültrim mit seinen Religionsbrüdern erneut die buddhistische Lehre. Diese Gruppe erneuerte auch die monastische Tradition und errichtete wieder Tempel und Klöster.

#### Jesche Öh und West-Tibet

Das Werk von Gongpa Rabsel und Lume Tsültrim erhielt wertvolle Unterstützung aus West-Tibet, das zu jener Zeit von Tsenpo Khorre regiert wurde. Tsenpo Khorre gehörte der königlichen Abstammungslinie der alten tibetischen Herrscher an. Er konnte das an den Kailaś-Distrikt grenzende Guge und die Gebiete von Purang unter seiner Herrschaft vereinen, wobei das Königreich Guge das ehemalige Reich von Schang-Schung einschloß.

Der Eifer und der Enthusiasmus, mit dem er sich der Sache des Buddhismus annahm, machte seine Dynastie bekannt. Der König selbst nahm den religiösen Namen Lha Lama Jesche Öh an, und zwei seiner Söhne wurden Mönche. Er übertrug seine königliche Macht seinem Bru-

der. Es wird erzählt, daß Jesche Öh einundzwanzig junge Männer auswählte, die zu den besten des Landes gehörten, sie nach ihren Fähigkeiten in drei Gruppen aufteilte und nach Kashmir entsandte, das zusammen mit Magadha im Osten ein bedeutendes Zentrum des Buddhismus war. Aus diesen beiden Regionen sind die berühmtesten Lehrer und Mystiker verschiedener buddhistischer Traditionen hervorgegangen.

Jesche Öh arbeitete seinerseits ohne Unterbrechung an der Förderung der Lehren des Buddha. Als er vom Ruhm Atīśas, dieses glänzenden Meisters der buddhistischen Klosteruniversität Vikramaśīla in Magadha, hörte, entschied er sich, den berühmten Gelehrten nach Tibet einzuladen. Um den für die Einladung erforderlichen Goldbetrag zusammenzubringen, organisierte er eine Expedition in das benachbarte Turkestan.

Auf seiner Expedition wurde Jesche Öh jedoch überfallen und geriet in Gefangenschaft. Trotz der Gesuche

rechts: Der große bengalische Meister Atisa (982-1054), der den Buddhismus in Tibet neu inspirierte und mit seinen Lehren die Kadam-Tradition begründete.

links: Der große Gelehrte und Tantriker Nägärfuna, der Insbesondere die tiefgründigsten Aussagen des Buddha über die Vollkommenheit der Weisheit systematisierte und die Lehrmeinung des "Mittleren Weges" (Madhyamaka) formulierte.

seines Großneffen Dschang Tschub Öh, der im Auftrag des königlichen Mönches handelte, weigerten sich die Turkmenen, ihn freizulassen. Auch der große Goldbetrag, den Dschang Tschub Öh gesammmelt hatte, reichte nicht für die Freilassung; denn er wog nicht, wie es gefordert war, das Körpergewicht des Königs auf.

In einem bewegenden Gespräch in seiner Gefängniszelle drängte Jesche Öh seinen Neffen dazu, das Gold für die Einladung des berühmten bengalischen Gelehrten zu verwenden und meinte, er solle sich nicht um des Königs Schicksal kümmern. Dschang

Tschub Öh schied mit Tränen und kehrte nach West-Tibet zurück, um den Weisungen seines Groß-Onkels nachzukommen. Diesmal war der Versuch. Atīśa nach Tibet einzuladen, erfolgreich. Jesche Öh starb im Gefängnis, froh, daß er sein Leben für die Sache des Buddhismus opfern konnte.

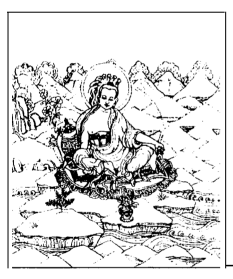
#### Rintschen Sangpo und Atīśa

Von den einundzwanzig jungen Tibetern, die Jesche Öh nach Kashmir geschickt hatte, konnten nur Rintschen Sangpo und sein Gefährte Lagpä Scherab sicher nach West-Tibet zurückkehren. Während Rintschen Sangpo in Indien weilte, studierte er unter vielen berühmten Gelehrten, meisterte die buddhistische Philosophie und die verschiede-

West-Tibet, Lahaul, Spiti und Ladakh verstreut waren. Die Tempel und Klöster, die er in Lahaul und Spiti erbaute, waren besonders bemerkenswert, und trotz der verstrichenen Jahrhunderte ist die Gegenwart Rintschen Sangpos noch heute in diesen Gebieten spürbar, fast greifbar nahe.

In dem historisch und geistesgeschichtlich überaus bedeutsamen Streben, die Lehre des Buddha in dem Land der Schneeberge zu verbreiten und wiederzubeleben, kam einer Persönlichkeit besondere Bedeutung zu, nämlich Atīśa. Durch seine Bemühungen, zusammen mit der Energie und Beharrlichkeit vieler tibetischer Gelehrter, konnte der Buddhismus fest und dauerhaft in Tibet verankert werden.

Atīśa oder, wie die tibetischen Buddhisten ihn ehrfurchtsvoll nennen. Dschowo-Dsche wurde in Bengalen geboren. Er starb 1054 in Nethang in Zentral-Tibet. Atīśa war der Sohn eines Prinzen, wandte sich aber dem





nen Tantras wie das berühmte Kālacakra. Aufgrund seiner Bemühungen besuchten viele indische Pandits Tibet. Zusammen mit diesen Gelehrten übersetzte Rintschen Sangpo eine enorme Anzahl von buddhistischen Schriften ins Tibetische. Seine Ubersetzungsarbeit umfaßte auch die Überarbeitung der alten Übersetzungen, die während der Regierungszeit von Trisong Detsen angefertigt worden waren.

Die Bedeutung Rintschen Sangpos (958-1055) blieb nicht nur auf seine Übersetzungstätigkeit beschränkt. Er

religiösen Leben zu und wurde schnell durch seine Studien zu Füßen solcher Meister wie Śantipa und Nāropa zu einem Gelehrten. Selbst die großen Mühseligkeiten einer Reise nach Sumatra nahm er auf sich, um von dem Meister Dharmarakşita Belehrungen über die Entwicklung des Erleuchtungsgeistes (bodhicitta) zu erhalten. Atīśas Ruhm verbreitete sich, und er wurde an die angesehene Universität von Vikramalašīla berufen, wo er eine führende Position einnahm.

Zu dieser Zeit entsandte Dschang initiierte darüberhinaus den Bau von Tschub Öh eine Mission unter der Tempeln und Klöstern, die über ganz Führung von Tsültrim Gjalwa und hang an den Ufern des Kjitschu-Flu-

Nagtso nach Indien. Die Gruppe war mit Gold ausgestattet, teils um die Reisekosten zu decken, hauptsächlich iedoch, um Atīśa nach Tibet einzuladen. Der große Mann 'war von der Beharrlichkeit beeindruckt, mit der die Tibeter ihn in ihr Land einladen wollten. Schließlich erhielt er von seiner Universität die Erlaubnis. Tibet besuchen zu dürfen, um dort den Dharma zu verbreiten. Atīśa verließ Vikramalaśīla mit seinen Gefährten, war in dem darauffolgenden Jahr in Nepal und erreichte das westliche Tibet im Jahre 1042, wo der Bruder von Dschang Tschub Öh König geworden war und ihn mit höchsten Ehren empfing.

Das erste überlieferte Treffen mit Rintschen Sangpo fand im Kloster Tholing statt. Der berühmte tibetische Übersetzer war bereits in seinem 85. Lebensjahr und verbeugte sich nicht, als er Atīśa begegnete. Als er jedoch hörte, wie Atīśa die Lehre des Buddhismus darlegte, war er sehr beeindruckt und bat Atīśa um. Einweihungen in die tiefsten tantrischen Geheimnisse. Zusammen mit Rintschen Sangpo übersetzte Atīśa zahlreiche buddhistische Texte ins Tibetische. Rintschen Sangpo starb im Alter von 98 Jahren.

Atīśa arbeitete mit großem Erfolg für die Sache des Buddhismus. Er beseitigte inakzeptable Praktiken, die im tibetischen Buddhismus aufgekommen waren und bemühte sich gleichzeitig, ein Gleichgewicht zwischen der Schulung in religiöser Disziplin und Philosophie herzustellen. Während dieser Periode verfaßte er ein Werk mit dem Titel »Die Lampe auf dem Pfad zur Erleuchtung«, das auch heute noch als eine höchst inspirierende und tiefgründige Darstellung der Stufen auf dem Pfad zur Erleuchtung geschätzt wird.

Auf Einladung einiger seiner Anhänger ging Atīśa nach Purang, wo er die Lehre vielen Tibetern darlegte. Einer dieser Tibeter war Gjalwa Dschungne oder Lama Drom Tönpa, der später die Tradition Atīśas festigte und in einer neubegründeten Schulrichtung, der Kadampa-Tradition, weiterführte. Danach besuchte Atīśa die wichtigen Zentren in Zentral-Tibet wie Jarlung, Samje, Jerpa und Lhasa.

Nachdem Atīśa seine Tradition an Drom Tönpa übertragen hatte, starb er im Alter von 73 Jahren bei Net-

Bes nahe Lhasa. Über die Dauer Hingabe und Konzentration widmeten begaben sich an die einhundertfünfseines Aufenthaltes in Tibet gibt es sie sich ihrer Aufgabe und hatten zig Übersetzer nach Indien und kehrverschiedene, Schätzungen, es ist dabei oft immense Schwierigkeiten ten anschließend wieder nach Tibet zurück. Unter ihnen waren so bemerjedoch sicher, daß er mindestens und Leiden zu erdulden.

dreizehn Jahre dort verbrachte.

Die Gründlichkeit, mit der sie stu-kenswerte Persönlichkeiten wie dienen, war ebenso beispielhaft wie Thönmi Sambhota, Vairocana, Lhadie erfolgreiche Integration der in- lung Dordsche Pel, Rintschen Sang-Die großen Übersetzer disch-buddhistischen Kultur in das po und Marpa, der Lehrer von Milakulturelle Milieu des Schneelandes, repa.

das dadurch völlig gewandelt wurde.

Bei der wichtigen Aufgabe der Über- Die vereinte Anstrengung dieser kommt den tibetischen Übersetzern weitete das geistige Gesichtsfeld der Mit bemerkenswerter Beharrlichkeit, schen dem 7. und 13.

tragung des Buddhismus nach Tibet relativ kleinen Gruppe von Gelehrten Fortsetzung folgt

eine überaus große Bedeutung zu. Tibeter in beträchtlichem Maße. Zwi- Übersetzung und Illustrationen von Bhiksu Jahrhundert Dschampa Dönsang (Jürgen Manshardt).

#### Zwei Richtigstellungen zur Ausgabe Tibet und Buddhismus 1/91

Im 2. Teil von "Der Tibetische Buddhismus" unterlief der Redaktion ein Fehler bei der Bildunterschrift auf Seite 17. Richtig muß es heißen:

... der Jumbhu-Lakang (nicht Dschumbu-Lakang) war angeblich eines der ältesten Gebäude in Tibet. Er befand sich im berühmten Jarlung-Tal, der Wiege der tibetischen Kultur. Heute steht an der selben Stelle eine "Kopie", die 1982 nachgebaut wurde (nicht 1962 - denn dies wäre noch vor seiner Zerstörung gewesen!).

In dem Beitrag "Dalai Lama be-

suchte Deutschland" steht in Hinsicht auf das Treffen zwischen dem Bundespräsidenten Richard von Weizsäcker und Seiner Heilgkeit dem Dalai Lama auf Seite 7: ... "noch nie in der Geschichte hatte das Staatsoberhaupt einer westlichen Macht den Dalai Lama empfangen." Dies ist so nicht ganz richtig; denn der Dalai Lama traf bereits mit dem österreichischen Präsidenten Kirschläger, den letzten beiden Päpsten und dem König von Norwegen zusammen. Außerdem begegnete er folgenden Staatsoberhäupten nicht west-europäischer Staaten: dem Staatspräsidenten der Tschechoslowakei, Vaclav Havel, allen indischen Staatspräsidenten und denen von Costa Rica und Mexiko.

Die Redaktion dankt Dr. Jan Andersson für diesen wichtigen Hinweis.

#### LEERHEIT, MEDITATION, HANDLUNG UND VERWIRKLICHUNG vom **2. Dalai** Lama **Gendün Gyatso**

Immerfort verneige ich mich zu Füßen meiner erhabenen Lehrer. Ich verneige mich zu Füßen des großen Meisters, Lama Tsong Khapa, dessen Gedenken (allein schon all) die Schrecken des Saṃsāra zunichte macht und in einem Moment **all** das weltlich und letztlich Benötigte **gewährt.** 

Die Wahrnehmung, welche die Dinge in ihrer letztlichen Bestehensweise erkennt, so wie sie wirklich sind, ist eine meditative Erfahrung, frei von Dumpfheit und Erregung des Geistes. Vollkommen vereint sie Weisheit mit Methode und bringt die drei vollendeten Körper der Buddhaschaft spontan als Frucht hervor.

Das Objekt der Wahrnehmung ist nicht durch Bedingungen künstlich erschaffen; in seinem Wesen ist es unwandelbar. Von Natur aus rein ist es; fern jener Konzepte von Gut und Böse. Alldurchdringend ist es, als eines jeden Dinges letztliche Natur. Es ist der Essenzen Quintessenz. Versteht man es, so gelangt man über die Grenzen der Verstrickungen hinaus.

Die Welt, die wir schauen, ist ein Gemälde nur, aus dem Pinsel des begrifflichen Denkens erschaffen. Und in und auf ihr ist nicht ein einzig wahrhaft existentes (Ding) zu finden. All die Dinge des Samsāra und Nirvāna sind nur Geistbezeichnungen und erzeugte Bilder. Weiß man dies, so kennt man Wahrheit; sieht man dies, so sieht man wahrhaft wahr.

Verstehe klar die zweierlei Naturen: von grenzenloser Unterschiedlichkeit und der Dinge Eins-Geschmacklichkeif Und dies Verstehen gründe fest dem wahren König aller Berge gleich.

Dies ist der Schlüssel, der hunderter Versenkungen Tore öffnet. Vereint man Geistesruhe, die ohne Regung fest verweilt, mit Einsicht, die die grundlegende Natur all der Dinge klar begründet, so sind die Samen der zwei Verdunkelungen für immer aufgegeben. Wer einzig solches tut, wird als großer (Meister) der Meditation anerkannt, Von Anfang an kann keine Unterschiedlichkeit im Wesen von Samsära und Nirväna gefunden werden; doch bringen die guten wie die schlechten Taten ihre entsprechenden Früchte unfehlbar hervor. Die Handlungen des Mahāyāna sind das Üben der sechs Vollkommenheiten auf der Grundlage dieses Verstehens.

Die Untrennbarkeit von Leerheit und dem Manifesten ist die Grundlage der Ansicht. Der Pfad, der zu üben ist, ist die zweifache Sammlung von Weisheit und dem Guten. Das Resultat ist die spontane Geburt der Zwei Körper der Buddhaschaft. Dies ist die Ansicht, die Meditation, die Handlung und die Erlangung, die die Erleuchteten überaus erfreuen.

Kolophon: Aufgrund wiederholter Bitten eines großen Meditationsmeisters, schrieb der Dharmalehrer Gendün Gyatso diese Verse über die charakteristischen Merkmale von Ansicht, Meditation, Handlung und Verwirklichung im Buddhadharma, während Gendün Gyatso eine Klausur in den Olkha-Bergen durchführte.

Übersetzt von Bhikşu Dschampa Dönsang (Jürgen Manshardt)